
1 
 

 

Incontro ecumenico nella Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani 

(Venezia – Basilica Cattedrale di San Marco, 23 gennaio 2026) 

Intervento del Patriarca Francesco Moraglia 

 

 

 

 

 

 

Cari fratelli e sorelle in Cristo, 

desidero esprimere gratitudine – a nome della Chiesa di Venezia - alla 
Chiesa Armena, per ciò che ha rappresentato e rappresenta nel composito 
mosaico della cristianità universale, e alla Congregazione Mechitarista di 
Venezia che ha svolto e ancor oggi svolge il ruolo di importante ponte di 
comunicazione tra la Chiesa Apostolica d’Armenia e la Chiesa Cattolica, se-
condo il carisma impressole dal Fondatore, il servo di Dio Abate Mechitar, 
del quale abbiamo avuto la gioia di riaprire la causa di canonizzazione feli-
cemente conclusasi, nella fase diocesana, l’8 settembre 2022. 

Fermiamoci ora sul passo di Efesini che guida quest’anno la settimana 
ecumenica. L’apostolo Paolo scrive esortando all’ «unità dello spirito per 
mezzo del vincolo della pace» (Ef 4,3). Parole oggi attualissime: radicate 
nella carità di Cristo, unità e pace si richiamano, poiché l’unità è opera della 
pace e la pace esprime ed è frutto dell’unità.  

Nel nostro tempo così martoriato, in cui l’umanità sembra fallire sia nel 
percorrere la strada dell’unità e della pace, dobbiamo avere il coraggio di 
parlare di pace e unità come unica cifra antropologica possibile e come in-
clinazione di ogni cuore, anche quando sembra tutto perduto, là dove tutto 
sembra prendere una strada diversa. La vera partita si gioca impegnandosi 
per l’unità, la bontà, la verità.  



2 
 

 

Già il pensiero classico - con Parmenide e, in maniera più articolata, con 
Platone - era pervenuto ad affermare la superiorità dell'uno sul molteplice 
e all'assimilazione dell'unità e dell'essere al bene e al bello. L’unità è assi-
milata all’opera di verità e di bene: unum, verum, bonum. Questo pensiero, 
sviluppato da Agostino nella sua visione della creazione tutta attraversata 
da queste qualità in quanto procedenti da Dio, rimarrà patrimonio della ri-
flessione filosofica e teologica della fede cristiana. 

L’unità e la pace sono esigenze intime della fede cristiana e del nostro 
essere Chiesa. Esse rimandano a Cristo, lo testimoniano e manifestano. 

Nel 1172 san Nerses Shnorhali, Catholicos della Chiesa Armena e pio-
niere dell’ecumenismo, scrive al Patriarca di Costantinopoli Michele III: 
«Questa pace ci è stata cara fin dall’infanzia e noi desideravamo 
raggiungerla, soprattutto quando vedevamo che i nostri e i vostri sapienti, 
incontrandosi, non dicevano, da una parte come dall’altra, parole distanti 
dai maestri ortodossi; a loro mancava soltanto "l’amore, vincolo della 
perfezione" (Col 3,14), madre della pace, ma non "l’abilità di parola, che 
rende vana la croce di Cristo" (1Cor 1,17), secondo l’Apostolo». 

Dello spirito ecumenico di san Nerses Shnorhali si fece carico, reinter-
pretandolo nel suo tempo, più di cinque secoli dopo, l’Abate Mechitar di 
Sebaste, il quale realizzò a Venezia il centro dal quale ebbe impulso la ri-
nascita della cultura armena in tutto il mondo e un nuovo stile e spirito di 
rispetto e feconda amicizia tra le Chiese Armena Apostolica e Cattolica. 

Cristianità di frontiera è quella della nazione armena – la prima ad avere 
accolto come tale la fede cristiana e ad averne fatto la fonte d’ispirazione 
dell’intero organismo della propria cultura – e nella sua autenticità è al 
tempo stesso una cristianità martiriale, ossia plasmata nel sangue della te-
stimonianza del santo Battesimo. 

La cristianità armena ha testimoniato e continua a testimoniare questa 
indole, questa identità e appartenenza, sotto la pressione di persecuzioni 
che - senza interruzione - si sono susseguite nella storia di una terra che è 
stata un importante crocevia di popoli e culture ma, proprio per questo, è 
anche sempre sottoposta a tensioni e mire di potenze contendenti.  



3 
 

 

In tali persecuzioni ha visto il proprio popolo sottoposto a programmi di 
sterminio, spesso nell’indifferenza dell’Occidente, e pure la deliberata di-
struzione delle proprie memorie materiali: delle sue antichissime architet-
ture, delle magnifiche croci scolpite nella pietra che, raffigurando l’Albero 
della Vita nella sua fioritura primaverile, presentano la Croce come ragione 
di speranza e di vita eterna. Uccidendo la memoria si vuole uccidere due 
volte. 

La spiritualità del popolo armeno, con la sua riflessione teologico-sa-
pienziale, è decisamente “staurocentrica”, ossia pone la croce al centro. 
“Staurocentrica” come lo sono l’architettura, l’arte figurativa, la lettera-
tura e la musica – soprattutto nella loro espressione poetica e innodica li-
turgica –, e tutto ciò che è espressione della sua cultura. 

È sintomatico che l’antico alfabeto armeno – creato nel 405 dal monaco 
san Mesrop Mashtoz e composto da 36 lettere – cominci con una lettera (Ա 
– A) che richiama l’iniziale di Astvadz (il nome di Dio in lingua armena) men-
tre l’ultima (Ք – K) è l’iniziale di Kristos: tutto è qui compreso e c’è in mezzo 
tutta la possibilità dell’uomo di esprimersi, di comunicare e di dialogare. 

Popolo della Croce, il popolo armeno sembra sia chiamato alla testimo-
nianza della Croce incarnata e vissuta, in una sorta di condizione di “marti-
rio”: testimonianza radicale e ultimativa come versamento di sangue, nella 
quale pure conferma e rigenera la propria fede anche se, soprattutto nella 
diaspora, risente oggi dello spirito del secolarismo senza, però, spingersi 
all’ingratitudine del disprezzo delle proprie radici che le rimangono care 
anche se, nelle singole persone, la fede può essersi smarrita. 

Non manca - e su di essa desidero soffermarmi – la riflessione teologica 
sul senso di tale condizione, sviluppata solo negli ultimi decenni, a partire 
dagli anni ’90 del ‘900 (da Viken Guroian, 1991 e 1995; Grigoris Balakian, 
2010; Shushan Khachatryan, 2012), ossia dopo le analoghe riflessioni della 
teologia ebraica – ma anche cristiana, in ambito luterano e cattolico – sulla 
Shoah. E questo, forse, perché la spiritualità staurocentrica del popolo ar-
meno da sempre offre criteri ermeneutici per una più naturale elaborazione 
della tragedia. 



4 
 

 

Essere di Cristo sino a trovarsi, con Lui, infissi sulla sua stessa Croce. 
Ed essere anche dimenticati e traditi, come Lui, anche da fratelli e amici, 
da cristiani e da un Occidente sprofondato nel suo indifferente benessere.  

Eppure vincere. Vincere secondo l’amore con cui Cristo rovescia le logi-
che di violenza del mondo. Quell’amore che chiede unità e pace e ci chiama 
alla responsabilità di essere, come abbiamo ascoltato dall’Apostolo, «un 
corpo solo e un solo Spirito», essendo «chiamati a una sola speranza», giac-
ché «vi è un solo Signore, una sola fede, un solo battesimo, un solo Dio e 
Padre di tutti, che è al di sopra di tutti, fra tutti e in tutti» (Ef 4,4-6). 

Vent’anni orsono - era il 28 maggio 2006 - Papa Benedetto XVI fu pelle-
grino ad Auschwitz. Le parole iniziali di quel discorso sono più che mai at-
tuali. Siamo in un tempo in cui la politica ha smarrito il senso del diritto 
internazionale e, ancor prima, della moderazione, della giustizia e della ri-
conciliazione di fronte ai contrasti, per quanto gravi siano le motivazioni. 

Benedetto XVI lo uniamo idealmente a san Giovanni Paolo II (1979) e a 
Francesco (2016), anch’essi pellegrini in quel campo di sterminio che dice in 
modo eloquente uno dei volti diabolici del nazismo.  

Diabolica, perché luogo della divisione dove si voleva prima di tutto di-
struggere (de-costruire), l’uomo. La rivelazione biblica ha un punto fonda-
mentale nella rivelazione del nome di Dio che avviene per un popolo che 
soffre: «Ho visto, ho visto l'afflizione del mio popolo che è in Egitto e ho 
udito il grido che gli strappano i suoi oppressori; infatti conosco i suoi af-
fanni. Sono sceso per liberarlo» (Es 3,7-8). Al capitolo 17 del Vangelo di 
Giovanni, poi, più volte Gesù dice di essere venuto a rivelare il nome del 
Padre (cfr. Gv 17,6.12.26). Ad Auschwitz, invece, le persone erano solo dei 
numeri; non esistevano i nomi. E viene qui in mente quella pagina dell’Apoca-
lisse di Giovanni (13,18) in cui è rivelato il nome della “bestia” (ossia il dia-
volo / l’anticristo); un nome che, in realtà, è proprio un numero: 666. 

Auschwitz come volto e luogo diabolico, dunque, perché contro Dio e con-
tro l’uomo che è immagine di Dio; un vero "luogo di orrore e crimini contro 
Dio e l'umanità" costruito appositamente per distruggere ogni forma di 



5 
 

 

umanità e rispetto, dove Papa Benedetto pregò e meditò sull'immenso male 
dell'Olocausto e sulla necessità di memoria e dialogo.   

Ecco le sue parole: «In un luogo come questo vengono meno le parole, in 
fondo può restare soltanto uno sbigottito silenzio – un silenzio che è un 
interiore grido verso Dio: Perché, Signore, hai taciuto? Perché hai potuto 
tollerare tutto questo? È in questo atteggiamento di silenzio che ci inchi-
niamo profondamente nel nostro intimo davanti alla innumerevole schiera di 
coloro che qui hanno sofferto e sono stati messi a morte; questo silenzio, 
tuttavia, diventa poi domanda ad alta voce di perdono e di riconciliazione, 
un grido al Dio vivente di non permettere mai più una simile cosa» (Bene-
detto XVI, Discorso del Santo Padre in visita ad Auschwitz- Birkenau, 28 
maggio 2006). Parole che, pur nella diversità delle situazioni, ricordano il 
travaglio del popolo armeno e di tanti altri popoli perseguitati. 

L’impegno è di conservare oggi vive - nelle nostre chiese e comunità - 
queste domande sulla necessità del perdono e della riconciliazione: a Gaza, 
in Ucraina e negli altri sessanta teatri di guerra oggi attivi nel mondo. L’im-
pegno è quello di portare nella nostra preghiera i 390 milioni di cristiani 
perseguitati nel mondo. L’impegno è di conservare e tenere vive, nelle no-
stre chiese e nelle nostre comunità, queste domande sulla necessità del 
perdono e della riconciliazione.  

Anche attraverso questa preghiera ecumenica, Dio tenga viva in noi la 
consapevolezza che esiste – come ricorda il testo di Efesini – un’unica 
strada percorribile, ossia «conservare l'unità dello spirito per mezzo del 
vincolo della pace» (Ef 4,3). Ogni altra strada è menzogna! 


