Incontro ecumenico nella Settimana di preghiera per I'unita dei cristiani
(Venezia - Basilica Cattedrale di San Marco, 23 gennaio 2026)

Intervento del Patriarca Francesco Moraglia

Cari fratelli e sorelle in Cristo,

desidero esprimere gratitudine - a nome della Chiesa di Venezia - alla
Chiesa Armena, per cio che ha rappresentato e rappresenta nel composito
mosaico della cristianita universale, e alla Congregazione Mechitarista di
Venezia che ha svolto e ancor oggi svolge il ruolo di importante ponte di
comunicazione tra la Chiesa Apostolica d’Armenia e la Chiesa Cattolica, se-
condo il carisma impressole dal Fondatore, il servo di Dio Abate Mechitar,
del quale abbiamo avuto la gioia di riaprire la causa di canonizzazione feli-
cemente conclusasi, nella fase diocesana, I'8 settembre 2022.

Fermiamoci ora sul passo di Efesini che guida quest'anno la settimana
ecumenica. L'apostolo Paolo scrive esortando all' «unita dello spirito per
mezzo del vincolo della pace» (Ef 4,3). Parole oggi attualissime: radicate
nella carita di Cristo, unita e pace si richiamano, poiché l'unita e opera della
pace e la pace esprime ed & frutto dell'unita.

Nel nostro tempo cosi martoriato, in cui I'umanita sembra fallire sia nel
percorrere la strada dell'unitd e della pace, dobbiamo avere il coraggio di
parlare di pace e unitd come unica cifra antropologica possibile e come in-
clinazione di ogni cuore, anche quando sembra tutto perduto, la dove tutto
sembra prendere una strada diversa. La vera partita si gioca impegnandosi
per l'unitq, la bonta, la verita.



2

Gia il pensiero classico - con Parmenide e, in maniera pit articolata, con
Platone - era pervenuto ad affermare la superiorita dell'uno sul molteplice
e all'assimilazione dell'unita e dell'essere al bene e al bello. L'unita & assi-
milata all'opera di verita e di bene: unum, verum, bonum. Questo pensiero,
sviluppato da Agostino nella sua visione della creazione futta attraversata
da queste qualita in quanto procedenti da Dio, rimarra patrimonio della ri-
flessione filosofica e teologica della fede cristiana.

L'unita e la pace sono esigenze intime della fede cristiana e del nostro
essere Chiesa. Esse rimandano a Cristo, lo testimoniano e manifestano.

Nel 1172 san Nerses Shnorhali, Catholicos della Chiesa Armena e pio-
niere dell'ecumenismo, scrive al Patriarca di Costantinopoli Michele ITI:
«Questa pace ci e stata cara fin dall'infanzia e noi desideravamo
raggiungerla, soprattutto quando vedevamo che i nostri e i vostri sapienti,
incontrandosi, non dicevano, da una parte come dallaltra, parole distanti
dai maestri ortodossi; a loro mancava soltanto "lI'amore, vincolo della
perfezione" (Col 3,14), madre della pace, ma non "labilita di parola, che
rende vana la croce di Cristo" (1Cor 1,17), secondo I'Apostolo».

Dello spirito ecumenico di san Nerses Shnorhali si fece carico, reinter-
pretandolo nel suo tempo, pit di cinque secoli dopo, I'Abate Mechitar di
Sebaste, il quale realizzo a Venezia il centro dal quale ebbe impulso la ri-
nascita della cultura armena in tutto il mondo e un nuovo stile e spirito di
rispetto e feconda amicizia tra le Chiese Armena Apostolica e Cattolica.

Cristianita di frontiera é quella della nazione armena - la prima ad avere
accolto come tale la fede cristiana e ad averne fatto la fonte d'ispirazione
dell'intero organismo della propria cultura - e nella sua autenticita & al
tempo stesso una cristianita martiriale, ossia plasmata nel sangue della te-
stimonianza del santo Battesimo.

La cristianita armena ha testimoniato e continua a testimoniare questa
indole, questa identita e appartenenza, sotto la pressione di persecuzioni
che - senza interruzione - si sono susseguite nella storia di una terra che e
stata un importante crocevia di popoli e culture ma, proprio per questo, &
anche sempre sottoposta a tensioni e mire di potenze contendenti.



3

In tali persecuzioni ha visto il proprio popolo sottoposto a programmi di
sterminio, spesso nell'indifferenza dell'Occidente, e pure la deliberata di-
struzione delle proprie memorie materiali: delle sue antichissime architet-
ture, delle magnifiche croci scolpite nella pietra che, raffigurando I'Albero
della Vita nella sua fioritura primaverile, presentano la Croce come ragione
di speranza e di vita eterna. Uccidendo la memoria si vuole uccidere due
volte.

La spiritualita del popolo armeno, con la sua riflessione teologico-sa-
pienziale, ¢ decisamente “staurocentrica”, ossia pone la croce al centro.
"Staurocentrica” come lo sono l'architettura, I'arte figurativa, la lettera-
tura e la musica - soprattutto nella loro espressione poetica e innodica li-
turgica -, e tutto cio che e espressione della sua cultura.

E sintomatico che I'antico alfabeto armeno - creato nel 405 dal monaco
san Mesrop Mashtoz e composto da 36 lettere - cominci con una lettera (U
- A) che richiama l'iniziale di Astvadz (il nome di Dio in lingua armena) men-
tre l'ultima (L - K) & l'iniziale di Kristos: tutto & qui compreso e c'é in mezzo
tutta la possibilita dell'uomo di esprimersi, di comunicare e di dialogare.

Popolo della Croce, il popolo armeno sembra sia chiamato alla testimo-
nianza della Croce incarnata e vissuta, in una sorta di condizione di "marti-
rio": testimonianza radicale e ultimativa come versamento di sangue, nella
quale pure conferma e rigenera la propria fede anche se, soprattutto nella
diaspora, risente oggi dello spirito del secolarismo senza, pero, spingersi
all'ingratitudine del disprezzo delle proprie radici che le rimangono care
anche se, nelle singole persone, la fede puo essersi smarrita.

Non manca - e su di essa desidero soffermarmi - la riflessione teologica
sul senso di tale condizione, sviluppata solo negli ultimi decenni, a partire
dagli anni '90 del '900 (da Viken Guroian, 1991 e 1995; Grigoris Balakian,
2010; Shushan Khachatryan, 2012), ossia dopo le analoghe riflessioni della
teologia ebraica - ma anche cristiana, in ambito luterano e cattolico - sulla
Shoah. E questo, forse, perché la spiritualita staurocentrica del popolo ar-
meno da sempre of fre criteri ermeneutici per una pil naturale elaborazione
della tragedia.



4

Essere di Cristo sino a trovarsi, con Lui, infissi sulla sua stessa Croce.
Ed essere anche dimenticati e traditi, come Lui, anche da fratelli e amici,
da cristiani e da un Occidente sprofondato nel suo indifferente benessere.

Eppure vincere. Vincere secondo I'amore con cui Cristo rovescia le logi-
che di violenza del mondo. Quell'amore che chiede unita e pace e ci chiama
alla responsabilita di essere, come abbiamo ascoltato dall'Apostolo, «un
corpo solo e un solo Spirito», essendo «chiamati a una sola speranza», giac-
ché «vi e un solo Signore, una sola fede, un solo battesimo, un solo Dio e
Padre di tutti, che é al di sopra di tutti, fra tutti e in tutti» (Ef 4,4-6).

Vent'anni orsono - era il 28 maggio 2006 - Papa Benedetto XVI fu pelle-
grino ad Auschwitz. Le parole iniziali di quel discorso sono pit che mai at-
tuali. Siamo in un tempo in cui la politica ha smarrito il senso del diritto
internazionale e, ancor prima, della moderazione, della giustizia e della ri-
conciliazione di fronte ai contrasti, per quanto gravi siano le motivazioni.

Benedetto XVI lo uniamo idealmente a san Giovanni Paolo IT (1979) e a
Francesco (2016), anch'essi pellegrini in quel campo di sterminio che dice in
modo eloquente uno dei volti diabolici del nazismo.

Diabolica, perché luogo della divisione dove si voleva prima di tutto di-
struggere (de-costruire), 'uomo. La rivelazione biblica ha un punto fonda-
mentale nella rivelazione del nome di Dio che avviene per un popolo che
soffre: «Ho visto, ho visto I'afflizione del mio popolo che é in Egitto e ho
udito il grido che gli strappano i suoi oppressori; infatti conosco i suoi af-
fanni. Sono sceso per liberarlo» (Es 3,7-8). Al capitolo 17 del Vangelo di
Giovanni, poi, pit volte Gesu dice di essere venuto a rivelare il nome del
Padre (cfr. Gv 17,6.12.26). Ad Auschwitz, invece, le persone erano solo dei
numeri; non esistevano i nomi. E viene qui in mente quella pagina dell’Apoca-
lisse di Giovanni (13,18) in cui & rivelato il nome della "bestia” (ossia il dia-
volo / l'anticristo); un nome che, in realta, e proprio un numero: 666.

Auschwitz come volto e luogo diabolico, dunque, perché contro Dio e con-
tro I'uomo che é immagine di Dio; un vero "luogo di orrore e crimini contro
Dio e |'umanita" costruito appositamente per distruggere ogni forma di



5

umanita e rispetto, dove Papa Benedetto prego e medito sull'immenso male
dell'Olocausto e sulla necessita di memoria e dialogo.

Ecco le sue parole: «In un luogo come questo vengono meno le parole, in
fondo puo restare soltanto uno sbigottito silenzio - un silenzio che é un
interiore grido verso Dio: Perché, Signore, hai taciuto? Perché hai potuto
tollerare tutto questo? E in questo atteggiamento di silenzio che ci inchi-
niamo profondamente nel nostro intimo davanti alla innumerevole schiera di
coloro che qui hanno sofferto e sono stati messi a morte, questo silenzio,
tuttavia, diventa poi domanda ad alta voce di perdono e di riconciliazione,
un grido al Dio vivente di non permettere mai piu una simile cosa» (Bene-
detto XVI, Discorso del Santo Padre in visita ad Auschwitz- Birkenau, 28
maggio 2006). Parole che, pur nella diversita delle situazioni, ricordano il
travaglio del popolo armeno e di tanti altri popoli perseguitati.

L'impegno e di conservare oggi vive - nelle nostre chiese e comunita -
queste domande sulla necessita del perdono e della riconciliazione: a 6aza,
in Ucraina e negli altri sessanta teatri di guerra oggi attivi nel mondo. L'im-
pegno ¢ quello di portare nella nostra preghiera i 390 milioni di cristiani
perseguitati nel mondo. L'impegno & di conservare e tenere vive, nelle no-
stre chiese e nelle nostre comunitd, queste domande sulla necessita del
perdono e della riconciliazione.

Anche attraverso questa preghiera ecumenica, Dio tenga viva in noi la
consapevolezza che esiste - come ricorda il testo di Efesini - un'unica
strada percorribile, ossia «conservare I'unita dello spirito per mezzo del
vincolo della pace» (Ef 4,3). Ogni altra strada & menzogna



