
1 
 

Convegno sul tema  
"Consumismo sanitario e sostenibilità del Servizio Sanitario Nazionale. 

Aspetti etico-professionali, deontologici ed economici"  
(Mestre – Padiglione Rama / Ospedale dell’Angelo, 16 dicembre 2025) 

 
Intervento del Patriarca di Venezia Francesco Moraglia 

“L’etica nella cura” 
 

Ringrazio il direttore generale dell’Ulss 3 Serenissima, il dott. Contato, 
gli organizzatori di questa giornata di studi e saluto i presenti. 

Il mio intervento si riferisce ai diversi ambiti che il convegno tratta 
perché parlare – come mi è stato chiesto – di etica nella cura significa 
considerare i differenti ambiti sanitari coinvolti e l’impegno di chi - a più 
livelli e secondo diversi gradi di responsabilità – è chiamato a decidere su 
ciò che concerne tale settore fondamentale della vita dei cittadini.  

1. Introduzione: il contesto della cura 

Tutto è importante e tutto va considerato: il rigore e la competenza 
nello svolgere con scienza e coscienza il proprio compito, l’ordine e la 
linearità dell’organizzazione, i protocolli necessari, la sostenibilità 
economica e finanziaria, la necessità di coniugare efficienza e rispetto 
della persona - utente e operatore - nel complesso dell’articolato ambito 
sanitario.  

Dobbiamo, anzitutto, richiamare che: “L’attività degli operatori 
sanitari è fondamentalmente un servizio alla vita e alla salute, beni primari 
della persona umana. A questo servizio dedicano l’attività professionale o 
volontaria quanti sono impegnati in vario modo nella prevenzione, nella 
terapia e nella riabilitazione: medici, farmacisti, infermieri, tecnici, 
cappellani ospedalieri, religiosi, religiose, personale amministrativo e 
responsabili delle politiche nazionali e internazionali, volontari” (Pontificio 
Consiglio per gli operatori sanitari, Nuova carta degli operatori sanitari n.1). 



2 
 

È in gioco la persona umana, la sua salute e, talvolta, la sua vita; è 
questo che deve, in ultima istanza, motivare ogni operatore sanitario. La 
cura è un servizio alla nostra comune umanità che diventa la concreta 
umanità della singola persona - l’utente - che accede alle cure ospedaliere 
o ad altra prestazione sanitaria. 

Tutto incide, dai protocolli ai criteri di efficienza, ma ciò che va 
considerato con attenzione è il fine della cura: l’uomo, la persona, il suo 
bene, la sua vita, la sua salute. Questa realtà e verità elementare è 
essenziale e va ricordata ogni volta per essere operatori sanitari nel senso 
autentico del termine e non solo gestori di processi e risorse, pur 
essenziali.  

2. La persona: storia e fragilità 

È evidente, quindi, che per mantenere vivo questo “cuore” del servizio 
sanitario e della professione medica e paramedica bisogna tenere presente 
che ogni persona – ogni paziente – non è un numero, né un “caso clinico”, né 
una cartella clinica, neanche la somma o l’esito delle sue malattie; è, invece, 
una storia, è una vita, è un universo di emozioni e di fragilità, di aspettative, 
di paure e di speranze e anche di relazioni (genitori, figli, nonni, nipoti). 

È importante, allora, ascoltare la storia di ciascuno e far emergere i 
tratti singolari della sua vita, ovviamente per quanto possibile e ogni volta 
con la prudenza necessaria; questo significa riconoscere e valorizzare la 
dignità della persona, comprendere il contesto della sofferenza attuale e 
giungere ad offrire anche una cura “personalizzata”. 

La fragilità è certamente una difficoltà, un intoppo, un handicap ma 
non deve essere un ostacolo o un limite alla relazione; anzi, è appello alla 
comune umanità, incentivo ad una relazione più attenta e, appunto, “umana”. 

 

3. L'etica della cura: accoglienza e accompagnamento 

La parola “cura” deriva dal latino e porta con sé una serie di significati 
che ne arricchiscono il senso complessivo e ci aiutano a comprenderlo: cura 
significa premura, attenzione, preoccupazione, sollecitudine. È un atto che 



3 
 

parla, quindi, di un’attenzione vigile ed anche in qualche modo “affettiva” 
nei confronti della persona; è un atto che va ben oltre la tecnica 
(necessaria); è un incontro e, appunto, un prendersi cura che implica una 
presenza e un ascolto “attivo". 

Curare, allora, richiede capacità di accogliere – riconoscendo la 
fragilità altrui e relazionandosi con empatia – e di accompagnare, ossia di 
saper camminare a fianco del paziente rispettando – per quanto e se 
possibile - i suoi tempi e i suoi valori, in una parola la sua persona.  

“La cura della salute si svolge nella pratica quotidiana in una relazione 
interpersonale, contraddistinta dalla fiducia di una persona segnata dalla 
sofferenza e dalla malattia, la quale ricorre alla scienza e alla coscienza di 
un operatore sanitario che le va incontro per assisterla e curarla, 
adottando in tal modo un sincero atteggiamento di “com-passione”, nel 
senso etimologico del termine. Una tale relazione con l’ammalato, nel pieno 
rispetto della sua autonomia, esige disponibilità, attenzione, comprensione, 
condivisione, dialogo, insieme a perizia, competenza e coscienza 
professionali. Deve essere, cioè, l’espressione di un impegno 
profondamente umano, assunto e svolto come attività non solo tecnica, ma 
di dedizione e di amore al prossimo” (Pontificio Consiglio per gli operatori 
sanitari, Nuova carta degli operatori sanitari n.4). 

   

4. Il limite dell'efficienza: il "bene" tecnico-economico non basta 

C’è una serie di domande che, a questo punto, in un convegno che 
tratta di consumismo sanitario e di sostenibilità, non possono essere eluse 
e di fronte alle quali ognuno di noi è chiamato ad interrogarsi con coscienza, 
sincerità e responsabilità.  

Come conciliare, nella cura e nella tutela della salute, l’efficienza 
tecnica-economica-organizzativa con l’efficacia umana, ossia con il rispetto 
della persona umana? E, poi, si possono veramente conciliare e incontrare? 

Tutto – dicevo all’inizio – è importante e necessario: l’efficienza 
tecnica ed organizzativa è fondamentale; una corretta educazione e una 
continua formazione nei confronti degli operatori e dei cittadini sono 
fondamentali per evitare situazioni di consumismo e, quindi, spreco e 



4 
 

insostenibilità; anche l’efficienza economica è un obiettivo legittimo da 
considerare. Ma, dopo aver fatto questo, abbiamo raggiunto l’efficacia 
umana?  

Oppure - tutti concentrati sui dati, sui grafici e sui parametri da 
rispettare – si è smarrito qualcosa di importante, anzi di più importante? E 
mi riferisco alla visione d’insieme della persona – del paziente – che si ha 
davanti, con il suo vissuto e con la qualità della relazione che si è riusciti a 
stabilire con questa persona.   

Tutto questo senza nulla togliere all’importanza dei “numeri” e anche 
della tecnica, specialmente in un campo (come quello medico-sanitario) in 
cui lo sviluppo della ricerca scientifica ed anche l’uso saggio delle nuove 
possibilità offerte dall’intelligenza artificiale possono portare – e già in 
effetti lo fanno – significativi passi in avanti nella cura o addirittura nella 
guarigione di varie malattie o negli interventi a favore dei pazienti. 

Una possibile risposta, o almeno un inizio di risposta a quelle domande, 
ce la fornisce un passaggio del discorso che Papa Francesco, nel 2018, 
rivolse ai partecipanti ad un seminario dedicato proprio all’etica nella 
gestione della salute e a cui si rivolse con queste parole: “I responsabili 
delle istituzioni assistenziali mi diranno, giustamente, che non si possono 
fare miracoli e bisogna ammettere che il bilancio costo-beneficio 
presuppone una distribuzione delle risorse, e che inoltre gli stanziamenti 
sono condizionati da una miriade di questioni mediche, legali, economiche, 
sociali e politiche, oltre che etiche. Tuttavia un miracolo non è fare 
l’impossibile; il miracolo è trovare nel malato, nell’indifeso che abbiamo 
davanti, un fratello. Siamo chiamati a riconoscere in chi riceve le 
prestazioni l’immenso valore della sua dignità come essere umano, come 
figlio di Dio. Non è qualcosa che può, da solo, sciogliere tutti i nodi che 
oggettivamente esistono nei sistemi, ma creerà in noi la disposizione a 
scioglierli per quanto ci è possibile, e inoltre darà luogo a un cambiamento 
interiore e di mentalità in noi e nella società” (Papa Francesco, Discorso ai 
partecipanti al IV Seminario sull’etica nella gestione della salute, 1 ottobre 
2018). 

 

5. Serve un cambio di prospettiva, la sanità come “investimento” 



5 
 

Bisognerebbe chiedersi anche – ma qui entriamo in un discorso di 
carattere politico ai più alti livelli – se la spesa sanitaria sia da concepire 
come semplice “spesa” o non sia da considerare piuttosto come 
“investimento”. Su questo punto abbiamo bisogno di crescere – come 
emerge da alcuni dati – poiché nel 2024 l’Italia per spesa sanitaria pubblica 
pro-capite si è collocata solamente al 14° posto tra i 27 Paesi europei 
dell’area Ocse e in ultima posizione tra quelli del G7; la spesa sanitaria 
pubblica da noi si attesta al 6,3% del Pil, la media Ocse è del 7,1%), quella 
dell’Unione Europea è al 6,9%. 

Anche saper investire nella formazione e, quindi, nella creazione e nel 
favorire il ricambio delle diverse figure professionali presenti nel mondo 
della sanità – sempre più ricercate – diventa una scelta significativa e di 
valore che incide concretamente sulla capacità di cura delle persone. Senza 
persone “dedicate” non si curano le persone. 

Nello stesso tempo appare importante sviluppare e “costruire” nuove 
modalità di integrazione e sinergia tra le organizzazioni pubbliche e quelle 
private che agiscono nel campo sanitario attraverso condivisioni di progetti, 
risorse, tecnologie ecc. 

 

6. La Nuova Carta degli operatori sanitari: una bussola etica 

Nel 2016 il Pontificio Consiglio per la Pastorale della Salute (oggi 
parte integrante del Dicastero per il Servizio dello Sviluppo Umano 
Integrale) ha fatto uscire la "Nuova Carta degli Operatori Sanitari" voluta 
allora da Papa Francesco per aggiornare il documento originale - datato 
1995 – rispetto ai progressi scientifici e alle nuove sfide etiche e sociali. 
Credo sia nota a parecchi e, in ogni caso, è consultabile on line. 

La dignità della persona e il rispetto della vita sono naturalmente al 
centro di questo documento che, nondimeno, richiama tutti alle proprie 
responsabilità etiche e professionali per essere realmente a servizio della 
persona e della vita dell’uomo. Giovanni Paolo II parlava di coloro che sono 
impegnati nel campo medico-sanitario come “custodi e servitori della vita” 
(Giovanni Paolo II, Lettera enciclica Evangelium vitae n. 89). 



6 
 

La Nuova Carta si presenta come “uno strumento efficace di fronte 
all’affievolirsi delle evidenze etiche e al soggettivismo delle coscienze che, 
unitamente al pluralismo culturale, etico e religioso, portano facilmente a 
relativizzare i valori, e quindi al rischio di non poter più fare riferimento a 
un ethos condiviso, soprattutto in ordine alle grandi domande esistenziali, 
riferite al senso del nascere, del vivere e del morire” (Pontificio Consiglio 
per gli operatori sanitari, Nuova carta degli operatori sanitari - 
Prefazione). 

 

7. Conclusione: un impegno quotidiano 

Al termine di questo intervento rilevo che è fondamentale saper 
tornare - anche solo per un attimo, durante ogni giornata di lavoro e di 
servizio - al cuore della missione, ossia ai fondamenti e agli scopi primari 
che sono alla base (e agli inizi) di ogni professione sanitaria. E ogni volta, 
davanti ad un “caso clinico”, bisogna ricordarsi che è essenziale avere uno 
sguardo più ampio, andando oltre il sintomo o la specifica malattia, 
accogliendo la persona nella sua interezza ed accompagnandolo con 
competenza e cuore, in nome della comune umanità che ci lega tutti. 

Voi siete davvero “custodi e servitori della vita”. E la buona cura nasce 
da uno sguardo ampio sulle persone che ci stanno dinanzi.   

C’è, infine, un pensiero di san Giovanni Paolo II che evoca 
esplicitamente una dimensione di fede ma può essere significativo per ogni 
uomo e donna di buona volontà: “Urge anzitutto coltivare, in noi e negli altri, 
uno sguardo contemplativo... È lo sguardo di chi vede la vita nella sua 
profondità, cogliendone le dimensioni di gratuità, di bellezza, di 
provocazione alla libertà e alla responsabilità. È lo sguardo di chi non 
pretende d'impossessarsi della realtà, ma la accoglie come un dono, 
scoprendo in ogni cosa il riflesso del Creatore e in ogni persona la sua 
immagine vivente… Questo sguardo non si arrende sfiduciato di fronte a 
chi è nella malattia, nella sofferenza, nella marginalità e alle soglie della 
morte; ma da tutte queste situazioni si lascia interpellare per andare alla 
ricerca di un senso e, proprio in queste circostanze, si apre a ritrovare nel 
volto di ogni persona un appello al confronto, al dialogo, alla solidarietà” 
(Giovanni Paolo II, Lettera enciclica Evangelium vitae n. 83). 


